
 
 
 

BENTUK DAN MAKNA 

TOKOH BIMA DALAM WAYANG KULIT GAYA PAKUALAMAN 
 

 

Naskah Publikasi 

Program Studi Penciptaan dan Pengkajian Seni 

Konsentrasi Pengkajian Kriya Kulit 

 

 

 

AbimanyuYogaditaRestuAji 

1621022412 

 

 

 

 

 

PROGRAM PASCASARJANA 

INSTITUT SENI INDONESIA YOGYAKARTA 

2018

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



2 
 
 

 

BENTUK DAN MAKNA TOKOH BIMA DALAM WAYANG KULIT 

GAYA PAKUALAMAN 

 

Abimanyu Yogadita Restu Aji 

 

Mahasiswa Penciptaan dan Pengkajian Seni ISI Yogyakarta, email 

abimanyuyr@gmail.com 

 

ABSTRAK 

 

 Penelitian ini menggunakan teori ikonografi dari Erwin Panofsky untuk 

membedah topik yang diangkat. Tahapan yang digunakan dalam teori ikonografi 

adalah deskripsi pra-ikonografi, analisis ikonografi dan interpretasi ikonologi. 

Metode yang digunakan adalah dengan menggunakan metode kualitatif. Data 

penelitian didapatkan dengan melakukan observasi langsung ke lapangan dan 

wawancara dengan narasumber yang dianggap menguasai topic bahasan. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa dalam tataran pemaknaan, terdapat makna umum 

dan makna khusus terkait dengan Bima gaya Pakualaman. Secara umum, makna 

dari atribut yang melekat pada Bima memiliki persamaan dengan makna yang 

berasal dari luar wilayah Pakualaman. Secara khusus, makna Bima tergambar 

dalam naskah Sestradisuhul yang menggambarkan tentang keteguhan hati tokoh 

Bima dan nasehat lain yang terkandung di dalam teks itu. Sebagai ciri khas dari 

gaya Pakualaman, penambahan atribut keris pada figur wayang kulit Kyai Jimat 

ditujukan untuk memanusiakan wayang tersebut, sebab tujuan dari penciptaan 

wayang Kyai Jimat gaya Pakualaman adalah sebagai nasehat dan peringatan 

kepada keluarga Pakualaman, bukan sebagai alat yang digunakan untuk 

pertunjukan. Kontribusi yang didapat berupa informasi mengenai morfologi dan 

makna yang terkandung dalam tokoh Bima gaya Pakualaman, sehingga dapat 

dijadikan sebagai bahan referensi tambahan, khususnya mengenai wayang kulit 

gaya Pakualaman.  

Kata kunci :Bima, Gaya Pakualaman, Makna, Ciri Khusus 

 

ABSTRACT 

 

 This study uses the iconography theory of Erwin Panofsky to dissect the 

topic raised. The stages used in iconographic theory are pre-iconographic 

descriptions, iconographic analyzes and iconological interpretations. The method 

used is by using qualitative method. Research data obtained by doing direct 

observation to the field and interviews with resource persons who considered 

mastering the topic of discussion. The results showed that in the level of meaning, 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



3 
 
 

there is a general meaning and special meaning associated with Bima Pakualaman 

style. In general, the meaning of attributes attached to Bima has similarities to 

meanings that originate outside the Pakualaman region. In special meaning, the 

meaning of Bima is illustrated in the text of Sestradisuhul which describes the 

determination of the heart of the Bima figure and the other advice contained in the 

text. As a characteristic of the Pakualaman style, the addition of the kris attribute 

to the Kyai Jimat leather puppet is intended to humanize the puppets, since the 

purpose of the creation of the Kyai Jimat puppet Pakualaman style is as the advice 

and warning to the Pakualaman family, not as a tool used for performances. 

Contribution obtained in the form of information about morphology and meaning 

contained in figure Bima Pakualaman style, so that can be made as additional 

reference material, especially about Pakualaman style puppet. 

Keywords: Bima, Pakualaman Style, Meaning, Special Feature 

Pendahuluan 

Wayang kulit memiliki banyak sekali tokoh, dan beberapa tokoh 

diantaranya ada yang digambarkan memiliki bentuk khusus, baik dari tampilan 

maupun sifat khusus yang melekat pada karakter wayang tersebut. Salah satu dari 

sekian banyak tokoh tersebut adalah Bima. Bima merupakan anak ke dua dari 

Dewi Kunti dan Prabu Pandu. Namun ada juga yang berpendapat bahwa 

walaupun ayahnya yang resmi adalah Prabu Pandu, namun sebenarnya Bima 

adalah anak kandung Batara Bayu, dewa yang menjadi penguasa angin. Bima 

merupakan salah satu dari Pandawa lima (Puntadewa, Bima, Arjuna, Nakula dan 

Sadewa) . Secara penampilan, Bima digambarkan tinggi, besar, gagah, berkumis, 

dan berjenggot. Ia memiliki kuku yang panjang dan kuat yang menjadi senjata 

alamiah, disebut kuku pancanaka. Pakaiannya juga khas seperti halnya putra 

angkat Batara Bayu yang lainnya (Anoman, Ditya Jajakwreka, Resi Maenaka, 

Liman Setubanda, Garuda Mahambira, Naga Kuwera, dan Macan Palguna), yakni 

berkain poleng bang bintulu lima warna (ada yang menyebut dodot poleng bang 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



4 
 
 

bintulu aji, terdiri atas warna putih, hitam, kuning, merah, dan hijau).(Ensiklopedi 

Wayang,1999:292) 

Tokoh Bima diketahui memiliki beberapa nama dalam cerita pewayangan, 

diantaranya adalah Werkudara, Bratasena, dan Abilawa, nama Bratasena adalah 

nama Bima semasa muda. Pada usia muda, Bratasena dididik dan dilatih oleh 

Drona. Dalam pelatihannya tersebut Bratasena menemukan jati dirinya dan 

bertransformasi menjadi Bima setelah bertemu dengan Dewaruci. Bima 

digambarkan sebagai tokoh paling kuat di antara Pandawa, Bima adalah satria 

yang berpendirian teguh, gagah berani,  kuat, patuh dan jujur, menganggap semua 

orang sama derajatnya, serta memiliki keteguhan sikap yang benar tetaplah benar 

dan yang salah tetaplah salah. 

Wayang kulit Purwa, terutama yang berkembang di Jawa dapat dikenali 

melalui corak (gagrak) atau dapat disebut gaya. Terdapat banyak gaya dalam 

wayang kulit Purwa yang berkembang di Jawa, diantaranya Gaya Yogyakarta, 

Gaya Pakualaman, Gaya Surakarta, Gaya Mangkunegaran, Gaya Banyumasan, 

Gaya Kedu dan sebagainya. Berbagai gaya yang ada dalam wayang kulit tersebut 

memiliki beberapa persamaan dan perbedaan, baik  dalam bentukan rupa secara 

visual, cerita dalam pewayangan, ataupun dalam pertunjukannya.  

Salah satu dari banyak gaya wayang kulit Purwa adalah wayang kulit gaya 

Pakualaman. Wayang gaya Pakualaman cenderung mengikuti bentuk wayang 

kulit gaya Mataraman, khususnya sub gaya Yogyakarta. Gaya adalah corak atau 

langgam yang merupakan modus berkreasi dan berekspresi dalam mengutarakan 

suatu bentuk yang memiliki ciri khusus sebagai sebuah tanda (Soedarso 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



5 
 
 

Sp,2006:85). Gaya sering berkaitan dengan periode sejarah khusus, yang 

memperlihatkan peradaban suatu bangsa. Sedangkan sub gaya adalah gaya yang 

memperlihatkan kecenderungan untuk memperkaya ciri-ciri khusus, yang lebih 

memperlihatkan sifat, karakter, kualitas dan keistimewaan masing-masing. Suatu 

sub gaya yang merupakan gaya personal, dapat berubah menjadi gaya komunal 

ketika ciri khas yang melekat pada gaya itu berkembang sehingga menjadi ciri 

tersendiri dari sebuah gaya. Dalam wayang kulit Pakualaman, gaya yang timbul 

dapat dikatakan merupakan perkembangan dari gaya Yogyakarta, dengan 

menampilkan proses perkembangan yang memperlihatkan sifat, karakter dan 

keistimewaan untuk menunjukkan ciri khas wayang kulit gaya Pakualaman.,  

Wayang kulit Pakualaman memiliki pola bentuk tatahan dominan dengan 

motif kawatan, terutama pada bagian sumping. Teknik sunggingan cenderung 

memakai motif sawutan, terutama dalam sembulihan. Sembulihan 

menggambarkan ujung kain yang menjuntai dalam atribut wayang (Sagio dan 

Samsugi,1991:98). Wayang kulit purwa gaya Pakualaman telah mengalami 

perkembangan secara dinamis. Salah satunya adalah dengan adanya konsistensi 

atribut keris menjadi tanda yang spesifik untuk menunjukkan eksistensi wayang 

kulit Pakualaman (Raharja,2016:17). Konsistensi penambahan atribut berupa keris 

itu merupakan ciri khas yang menunjukkan karakter khusus dari wayang kulit 

gaya Pakualaman, yang kemudian disebut dengan wayang Pakualaman. Ciri khas 

dari gaya Pakualaman yang hampir seluruh tokoh wayang kulit digambarkan 

memiliki tambahan atribut berupa keris menjadi topik utama menurut peneliti, 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



6 
 
 

sebab dalam wayang kulit gaya lain tidak terdapat tambahan atribut berupa keris, 

khususnya pada tokoh Bima.  

Adapun penelitian ini bertujuan untuk  mendeskripsikan tokoh wayang 

Bima dalam gaya Pakualaman mengenai morfologi dan unsur-unsur yang 

membentuk wujud dari Bima gaya Pakualaman. Selain itu ntuk mendeskripsikan 

makna tokoh wayang kulit Bima terkait ciri khas yang melekat dari gaya 

Pakualaman. Sehingga dapat digunakan sebagai bahan referensi mengenai wayang 

kulit berkaitan dengan wayang kulit gaya Pakualaman, khususnya tokoh wayang 

kulit Bima 

Metode 

Agar tujuan dalam penelitian ini dapat tercapai, maka diperlukan metode 

penelitian yang tepat dan relevan. Hal tersebut diperlukan agar tercapai hasil 

analisis yang tepat. Berdasarkan hal itu, digunakan metode penelitian kualitatif 

deskriptif yang sesuai dengan topik kajian, agar hasil penelitian sesuai dengan 

tujuan yang telah dirancang dan dirumuskan. 

Penelitian mengenai tokoh Bima dalam wayang kulit purwa gaya 

Pakualaman akan dilakukan dengan metode kualitatif. Creswell (2010) 

mengatakan bahwa penelitian kualitatif merupakan metode-metode untuk 

mengeksplorasi dan memahami makna yang oleh sejumlah individu atau 

kelompok orang dianggap berasal dari masalah sosial. Pengumpulan data dalam 

penelitian kualitatif dapat diperoleh dari beberapa sumber data, yaitu sumber 

tertulis, sumber lisan, artefak, dokumentasi dan rekaman. Pengumpulan data ini 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



7 
 
 

biasanya dilakukan secara langsung maupun tidak langsung terhadap sumber 

aslinya. 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan dengan beberapa 

cara, antara lain : 

1) Observasi 

Observasi merupakan sebuah teknik pengumpulan data dimana peneliti 

terjun langung ke lapangan untuk mengamati fenomena yang terjadi di lokasi 

penelitian. Dalam penelitian ini dilakukan observasi di beberapa lokasi. Lokasi 

pengamatan yang dituju adalah tempat-tempat yang berkaitan dengan topik yang 

sedang diangkat, observasi dilakukan ke Pura Pakualaman. Selain itu, peneliti 

melakukan pengamatan ke kraton Yogyakarta dan Surakarta. Observasi dilakukan 

dengan mencari gambaran visual mengenai Bima secara lengkap. 

2) Wawancara 

Wawancara digunakan dalam penelitian ini untuk menggali informasi 

berkaitan dengan topik penelitian yang diangkat. Wawancara ini dilakukan secara 

langung dan secara mendalam. Wawancara pada penelitian ini difokuskan untuk 

menggali informasi berkaitan dengan topik yang diangkat. Untuk itu peneliti 

melakukan wawancara pada narasumber yang dianggap mampu menjelaskan 

topik yang diteliti. 

3) Dokumen 

Selama proses penelitian, peneliti juga mengumpulkan dokumen-dokumen 

kualitatif. Dokumen ini berupa dokumen publik seperti jurnal, makalah atau 

laporan, dan naskah-naskah yang terdapat di Pakualaman. Hal tersebut digunakan 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



8 
 
 

sebagai bahan untuk menunjang kelengkapan informasi terkait topik yang sedang 

diangkat. Dalam penelitian ini, langkah yang dilakukan berupa pengumpulan data 

dan pemilihan informasi sesuai kebutuhan kemudian mendeskripsikannya. Pada 

tahap ini, peneliti kembali menyesuaikan referensi yang relevan dengan topik 

permasalahan penelitian. Peneliti disini, sebagai instrument utama berusaha lebih 

menerapkan kepekaan teoritik, sehingga dapat mengolah dengan baik antara data 

yang sesuai dengan kajian literatur dan data sebagai temuan baru. 

Teknik analisis data merupakan suatu langkah yang menentukan dalam 

sebuah penelitian. Dalam penelitian ini, data bersifat uraian dari tokoh Bima 

dalam wayang kulit purwa gaya Pakualaman. Data yang telah diperoleh dianalisis 

dan diuraikan dalam bentuk deskriptif. Pada tahap pertama dilakukan identifikasi 

data dengan mengumpulkan data verbal dan visual yang diperoleh melalui studi 

pustaka, observasi, wawancara dan ausio visual. Langkah yang dilakukan adalah 

pengumpulan data. Pengumpulan data ini berupa membuat catatan selama 

melakukan wawancara kepada narasumber disertai dengan transkripsi hasil 

wawancara. Setelah catatan lapangan diperoleh, hal yang dilakukan selanjutnya 

adalah proses reduksi data. Dalam proses reduksi data, diartikan sebagai proses 

pemusatan perhatian pada penyederhanaan data kasar yang muncul dari catatan 

lapangan, hal tersebut dilakukan dengan cara pengkodean. 

 Pengkodean terhadap catatan lapangan pada penelitian ini dilakukan 

dengan dua tahapan. Pada tahapan awal, seluruh catatan lapangan dan data yang 

diperoleh dilakukan pengkodean secara keseluruhan.Selanjutnya, pada tahap 

kedua dilakukan pengkodean data terfokus terhadap topik penelitian yang 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



9 
 
 

diangkat. Tahap ini dimulai dengan memilih atau mengelompokan data penelitian 

yang telah diidentifikasi sesuai dengan jenis dan sifat data, setelah itu dilakukan 

seleksi data, yaitu menyisihkan data yang kurang relevan atas kebutuhan data 

pada pokok bahasan. Pada tahap ketiga dilakukan analisis dan penafsiran data 

sesuai dengan teori-teori yang sudah ditetapkan sebelumnya baik menggunakan 

analisis tekstual maupun kontekstual yang dituangkan dalam bentuk karya tulis. 

Pada tahapan analisis ini, dilakukan perbandingan antara wayang kulit Bima gaya 

Pakualaman, Yogyakarta dan Surakarta. Perbandingan tersebut dilakukan untuk 

memperkuat proses analisis berkaitan dengan gaya wayang Pakualaman, sehingga 

dengan dilakukan perbandingan tersebut diharapkan memperkuat data yang 

dihasilkan berkaitan dengan wayang kulit gaya Pakualaman. Perbandingan yang 

dilakukan hanya sebatas membandingkan teks visual dari Bima, sedangkan untuk 

makna Bima, terfokus dilakukan pada gaya Pakualaman. 

Pembahasan 

Pura Pakualaman memiliki beberapa perangkat wayang yang disimpan 

berada diluar gedung induk. Perangkat wayang itu diantaranya adalah perangkat 

wayang Pakubuwanan, perangkat wayang Ndokteran, perangkat wayang Gedhok, 

dan perangkat wayang Kyai Jimat. Perangkat wayang Pakubuwanan adalah 

perangkat wayang dengan gaya Surakarta, perangkat wayang tersebut merupakan 

pemberian dari Paku Buwana X kepada Paku Alam VII. Perangkat wayang 

Ndokteran adalah koleksi perangkat wayang Pakualaman yang merupakan 

pemberian Dr. Sutomo, perangkat wayang ini juga memiliki gaya Surakarta. 

Perangkat wayang Gedhok merupakan perangkat wayang dengan gaya 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



10 
 
 

Yogyakarta dan mengambil cerita dari serat Panji. Wayang Gedhok dibuat pada 

jaman Paku Alam V. Perangkat wayang selanjutnya adalah Kyai Jimat. Perangkat 

wayang Kyai Jimat adalah perangkat wayang dengan gaya khusus Pakualaman 

dengan total terdapat 435 wayang kulit. Terdiri dari wayang dasaran berjumlah 

229 buah, wayang simpingan kiri 94 buah, wayang simpingan kanan 112 buah, 

hitungan tersebut tidak termasuk wayang binatang, senjata dan 

kendaraan.(Sastrosudiro,1994) 

Selain ke empat perangkat wayang tersebut, masih ada perangkat wayang 

yang disimpan dalam kotak kecil dan hanya orang yang dikehenedaki oleh Paku 

Alam yang diperkenankan untuk melihatnya. Hal tersebut berkaitan dengan 

wayang kulit yang Paku Alam sukai atau idolakan, karakter yang disukai tersebut 

dimasukan ke dalam kotak kecil sebagai wayang pusaka. Wayang yang 

dimasukkan ke dalam kotak kecil tersebut masing-masing mempunyai nama, 

namun bukan nama tokoh wayang kulit, melainkan nama yang diberikan kepada 

suatu tokoh. Nama wayang kulit yang berada di dalam kotak kecil yaitu, 

Puntadewa dengan nama Kyai Panji, Arjuna dengan nama Kyai Yudhasmoro, 

Kresna dengan nama Kyai Surak, Karno dengan nama Kyai Prayitno, Salyo 

dengan nama Kyai Pujonggo, Hanoman dengan nama Kyai Cindhe Andaru, 

Bolodewo dengan nama Kyai Geger, Gatotkaca dengan nama Kyai Thatit, Semar 

dengan nama Kyai Dlepih, Petruk dengan nama Kyai Dolan-dolan, Werkudara 

dengan nama Kyai Sapujagat, Kayon, Sang Hyang Wenang. Wayang-wayang 

tersebut merupakan wayang yang secara khusus dimasukkan ke dalam kotak 

kecil, yang hanya bisa dilihat orang yang dikehendaki oleh Paku Alam. 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



11 
 
 

Perangkat wayang kulit Kyai Jimat merupakan  wayang kulit dengan gaya 

Pakualaman. Wayang kulit Kyai Jimat diciptakan pada era Paku Alam II sampai 

dengan Paku Alam VII. Berbeda dengan wayang kuilt yang terdapat di kraton 

Yogyakarta yang hampir seluruh tokoh dalam cerita Mahabarata dibuat 

wayangnya, dapat dikatakan bahwa penciptaan wayang kulit Pakualaman tidak 

lengkap, hal itu dikarenakan Paku Alam yang bertahta menciptakan wayang kulit 

lebih sebagai nasehat kepada keluarga Pakualaman., sehingga tidak semua tokoh 

pewayangan diciptakan. Hal tersebut berkaitan dengan pesan atau nasehat apa 

yang ingin disampaikan oleh Paku Alam yang sedang bertahta, dan tidak semua 

tokoh wayang dalam cerita mahabarata dapat menggambarkan pesan atau nasehat 

yang ingin disampaikan. Dapat dikatakan bahwa perangkat wayang Kyai Jimat 

merupakan perangkat wayang yang kurang lengkap. Meskipun pembuatan 

wayang Kyai Jimat dimulai sejak Paku Alam II, namun pola dasar pembentukan 

artefak itu sendiri sudah diciptakan pada masa Paku Alam I. Pendapat ini disertai 

dengan bukti yang dapat ditemukan dalam manuskrip kesusastraan, yaitu Serat 

Baratayuda Babon yang digubah pada tanggal 20 Rabiulakhir 1741 TJ atau 12 

April 1814 Masehi. Masa penggubahan naskah ini tidak lama setelah berdirinya 

Kadipaten Pakualaman dan digolongkan sebagai manuskrip awal yang berada di 

kraton tersebut (Saktimulya, 2012:113-114).  

Perangkat wayang Kyai Jimat yang diciptakan oleh Paku Alam II hingga 

Paku Alam VII, selalu mengalami perkembangan dalam perjalanannya. Pada 

masa Paku Alam II hingga Paku Alam VI, gaya dari wayang Kyai Jimat masih 

mengacu pada gaya Yogyakarta yang semakin berkembang secara sempurna 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



12 
 
 

dengan bentuk khas gaya Pakualaman, namun pada era Paku Alam VII, terdapat 

suatu eksperimen untuk memadukan semua bentuk dari dua gaya mayor tersebut 

yaitu gaya Yogyakarta dan gaya Surakarta. Salah satu contohnya adalah dengan 

diciptakannya Bima dengan perpaduan dua gaya tersebut. Hasil yang didapatkan 

adalah Bima dengan perpaduan tampilan dengan gaya Yogyakarta dengan 

perbandingan tubuh yang terlihat mirip dengan gaya Surakarta. Tokoh wayang 

kulit Bima ciptaan Paku Alam VII, tidak terdapat atribut tambahan berupa keris 

yang merupakan ciri khas dari gaya Pakualaman. Hal tersebut disebabkan oleh 

keinginan Paku Alam VII untuk meminimalisir batasan budaya antara Yogyakarta 

dan Surakarta, selain itu pembuatan wayang tersebut bertujuan untuk 

mengembangkan suatu pemikiran serta hasil kesenian, tanpa bermaksud untuk 

merusak ataupun menjelekkan setiap gaya yang ada. 

 

Gambar 1. Bima Kyai Jimat yang diciptakan pada era Paku Alam VII 

(Sumber: Dokumentasi penulis 2018) 

Wayang kulit yang ada pada masa Paku Alam VII terlihat unik jika 

dibandingkan dengan wayang Kyai Jimat ciptaan Paku Alam yang sebelumnya. 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



13 
 
 

Terdapat beberapa wayang ciptaan Paku Alam VII yang memang tidak memakai 

atribut keris yang menunjukkan ciri khas dari gaya Pakualaman. Wayang kulit 

pada masa Paku Alam VII dapat dikatakan memiliki bentuk wengkon dengan gaya 

Surakarta, namun tetap memiliki tampilan atau ruh gaya Yogyakarta. Namun hal 

yang perlu tegaskan, hal tersebut merupakan suatu bentuk kreatifitas untuk 

menggabungkan gaya yang ada, tanpa maksud untuk mencela atau menjelekkan 

suatu gaya. Keunikan tersebut dapat pula dikatakan bahwa wayang kulit Kyai 

Jimat pada masa pemerintahan Paku Alam VII, mempunyai ciri yang berbeda 

dengan wayang kulit Kyai Jimat pada masa Paku Alam yang sebelumnya. 

 

Gambar 2. Gambar sebelah kiri adalah Bima dengan nama Kyai Jayeng 

Ngalogo, dan gambar sebelah kanan adalah Bima dengan nama Kyai Jayeng 

Seno. Keduanya merupakan ciptaan Paku Alam II. 

(Sumber: Dokumentasi penulis 2018) 

Perangkat wayang kulit Kyai Jimat yang diciptakan sejak masa  Paku 

Alam II sampai dengan Paku Alam VII yang diciptakan secara 

berkesinambungan, terdapat atribut tambahan berupa keris yang menjadikan 

sebuah ciri khas dari wayang kulit gaya Pakualaman. Penggunaan atribut keris 

dalam wayang kulit Kyai Jimat, secara umum adalah sebagai penanda bahwa gaya 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



14 
 
 

Pakualaman memiliki gaya tersendiri yang membedakannya dengan gaya wayang 

kulit lain. Secara mendalam, makna dari penambahan atribut keris dalam wayang 

kulit gaya Pakualaman adalah untuk lebih menambah kesan estetis dalam wayang 

kulit, selain itu penambahan atribut keris dapat dimaknai bahwa figur wayang 

kulit tersebut lebih dimanusiakan. Memanusiakan wayang kulit yang dimaksud 

disini dalam artian figur wayang kulit tersebut dianggap sama dengan manusia 

pada umumnya. Figur wayang Kyai Jimat diperlakukan sama dengan manusia 

yang sesungguhnya dengan cara menambah atribut keris, dikarenakan pada waktu 

itu keris merupakan simbol yang dianggap penting. Makna dari keris juga dapat 

melambangkan berbagai macam status sosial yang melekat terkait dengan keris 

tersebut. Hal tersebut dilakukan karena wayang kulit Kyai Jimat merupakan benda 

jejimat yang memiliki nilai lebih dan memiliki tujuan penciptaan yang berbeda 

dengan wayang kulit pada umumnya. (Wawancara dengan Bima Slamet Raharja) 

Dalam gaya Pakualaman, tokoh Bima digambarkan dalam tiga sosok yang 

berbeda, lalu ada tampilan Bima semasa muda (Bratasena) yang diciptakan pada 

era Paku Alam V. Tampilan visual dari Bratasena mirip dengan Bima, perbedaan 

yang mencolok adalah pada bagian rambut dan sumpingnya. Bratasena pada 

perangkat wayang Kyai Jimat merupakan ciptaan pada masa Paku Alam V, dapat 

dilihat dengan nuansa warna biru kehijauan yang merupakan ciri dari masa Paku 

Alam V. Kemiripan ciri tersebut dapat dilihat dan diperbandingan dengan ilustrasi 

yang terdapat dalam teks serat Baratayuda buatan Paku Alam V, yang 

kebanyakan di dalamnya memiliki nuansa warna biru pada ilustrasi wayang yang 

tergambar dalam naskah. 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



15 
 
 

 

 

 

Gambar 3. Unsur Visual Bratasena, ciptaan Paku Alam V 

(Sumber: Dokumentasi penulis 2018) 

Berdasarkan pada detail gambar tersebut dapat dijelaskan bahwa Bratasena 

memiliki tampilan visual berupa, bentuk tubuh Bratasena jika ditinjau dari ukuran, 

termasuk wayang kelompok gagahan, dengan kisaran tinggi sekitar 60-80 cm. 

Bratasena dilihat dari posisi kaki memiliki langkah kaki yang panjang yang 

merupakan ciri dari kelompok wayang jangkahan. Bratasena memiliki detail 

wajah bermata thelengan, hidung dhempok, dan bermulut salitan. Pada hiasan 

bagian kepala, Bratasena menggunakan sumping mangkara, terdapat tambahan 

atribut berupa bledhegan dua mata dengan utah-utah ke atas dan bentuk rambut 

berupa odhol dengan dua ujung. Bratasena menggunakan kalung dengan jenis 

tanggalan, menggunakan kelat bahu balibar manggis, dan gelang candra kirana. 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



16 
 
 

Bratasena wayang kulit Kyai Jimat terdapat tambahan atribut berupa keris 

dengan jenis keris ladrangan, kerah suwelan bermotif cindhe dengan warna hijau, 

menggunakan pending dengan warna merah dan putih berhias semulihan dengan 

motif sawutan berwarna merah dan biru. Busana menggunakan celana berwarna 

biru dengan motif bunga yang pada bagian ujung bawah terdapat sembulihan 

berwarna merah. Menggunakan kampuh poleng berwarna merah, putih, hitam, 

kuning, dengan hiasan sembuliyan rangkep pada ujung kampuhnya. Secara 

sekilas, detail dari Bratasena pada wayang Kyai Jimat merupakan representasi dari 

Bima semasa muda, hal tersebut dapat dilihat dari bentuk gelung rambut yang 

digunakan. Pada wayang Bratasena gaya Pakualaman, rambut tersebut belum di 

gelung dan menggunakan atribut tambahan berupa bledhegan. Sedangkan pada 

wayang kulit Bima Kyai Jimat, rambut Bratasena tersebut sudah di gelung dan 

tokoh tersebut bertransformasi menjadi Bima secara utuh, yang merupakan bentuk 

visual dari tokoh Bratasena semasa dewasa dan telah mencapai kesempurnaan 

dalam ilmu kehidupan. 

Wayang kulit Bima Kyai Jimat terdapat tiga bentuk yang berbeda dan 

dibuat pada masa pemerintahan Paku Alam yang berbeda. Bima yang paling tua 

dibuat pada masa pemerintahan Paku Alam II dengan jumlah 2 buah. Masing-

masing Bima memiliki nama dan ciri khusus, Bima yang pertama memiliki cirri 

berwarna oren dan bernama Kyai Jayeng Ngalogo. Sedangkan Bima yang lain 

memiliki ciri tubuh berwarna kuning dengan nama Kyai Jayeng Seno. Koleksi 

Bima yang ketiga merupakan Bima ciptaan masa pemerintahan Paku Alam VII 

dengan ciri tubuh berwarna kuning dan tidak menggunakan keris. 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



17 
 
 

 

Gambar 4. Unsur viaual Bima yang diciptakan pada era Paku Alam II 

(Sumber: Dokumentasi penulis 2018) 

 

Gambar 5. Unsur visual Bima yang diciptakan pada era Paku Alam II 

(Sumber: Dokumentasi penulis 2018) 

 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



18 
 
 

 

Gambar 6. Unsur visual Bima yang diciptakan pada era Paku Alam VII 

(Sumber: Dokumentasi penulis 2018) 

Berdasarkan pada detail dari ketiga jenis visualisasi tokoh Bima pada 

wayang Kyai Jimat , dapat dijelaskan bahwa Bima memiliki tampilan visual 

berupa, bentuk tubuh Bima jika ditinjau dari ukuran, termasuk wayang kelompok 

gagahan, dengan kisaran tinggi sekitar 60-80 cm. Bima dilihat dari posisi kaki 

memiliki langkah kaki yang panjang yang merupakan ciri dari kelompok wayang 

jangkahan. Bima memiliki detail wajah bermata thelengan, hidung dhempok, dan 

bermulut salitan. Pada hiasan bagian kepala Bima menggunakan gelung 

minangkara dan terdapat bentuk yang berbeda pada kancing gelung dengan 

lungsen. Bima menggunakan kalung berjenis gajah gelar, menggunakan kelat 

bahu balibar manggis, dan gelang candra kirana. 

Bima wayang kulit Kyai Jimat terdapat tambahan atribut berupa keris 

dengan jenis keris ladrangan, Bima pada masa ciptaan Paku Alam VII tidak 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



19 
 
 

terdapat keris, kerah suwelan bermotif cindhe dengan warna merah dan salah 

satunya dihias menggunakan motif bunga, hiasan tersebut terdapat pada Bima 

ciptaan masa Paku Alam II dan tidak ditemui pada Bima ciptaan masa Paku Alam 

VII. Busana menggunakan kampuh poleng berwarna merah, putih, hitam, kuning, 

dengan hiasan sembulihan rangkep pada ujung kampuhnya. Sembulihan pada 

Bima ciptaan masa Paku Alam II cenderung berwarna merah dan pada Bima 

Cipataan masa Paku Alam VII sembulihan dikombinasikan dengan warna biru. 

Porong naga pada Bima ciptaan masa Paku Alam II menggunakan naga dengan 

satu mata, pada Bima ciptaan masa Paku Alam VII menggunakan porong naga 

dengan dua mata dan rambut geni. Bima dengan nama Kyai Jayeng Ngalogo 

menggunakan hiasan berupa celana berwarna biru sedangkan pada Bima yang lain 

tidak menggunakan celana. 

Pembahasan makna dimulai dari tokoh Bratasena, hal itu karena Bratasena 

merupakan bentuk masa muda dari tokoh Bima, sehingga sebelum artefak wayang 

berbentuk Bima perlu untuk dibahas tersendiri mengenai tampilan visual dari 

artefak tokoh Bratasena dalam wayang kulit Kyai Jimat gaya Pakualaman. Hal 

pertama yang dilakukan adalah membedah detail unsur visual dari Bratasena, 

untuk dicari makna yang terkandung dari unsur-unsur visual tadi, kemudian 

dilakukan elaborasi dengan teks yang terdapat dalam manuskrip Pakualaman 

untuk mendapatkan keutuhan makna mengenai suatu tokoh yang diteliti. 

Dalam tahapan makna faktual, detail tampilan visual wayang kulit tokoh 

Bratasena jika dilihat dari bagian kepala terdapat unsur-unsur pembentuk berupa 

bentuk mata thelengan, berhidung dhempok, mulut salitan, menggunakan 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



20 
 
 

sumping mangkara, meggunakan bledhegan dengan dua mata dan utah-utah ke 

atas, rambut berbentuk odhol dengan dua ujung, wajah berwarna hitam, terdapat 

atribut berupa pupuk mas pada kepala Bratasena dan menggunakan anting-anting. 

Detail pada bagian tubuh dari Bratasena menggunakan kalung dengan jenis 

tanggalan, menggunakan kelat bahu balibar manggis, gelang candra kirana, 

menggunakan kuku pancanaka yang merupakan ciri khas dari tokoh Bratasena, 

menggunakan kampuh poleng bang bintulu lengkap dengan sembulihan rangkap, 

terdapat tambahan atribut keris berjenis ladrangan dengan aksesoris berupa kerah 

suwelan bermotif cindhe dengan warna hijau, dan menggunakan celana berwarna 

biru dengan motif bunga di dalamnya. 

Makna ekspresional yang dapat ditangkap dari tampilan visual Bratasena 

gaya Pakualaman adalah, dalam sunggingan celana di dapati warna biru, 

sunggingan pada sumping dan bledhegan di dominasi dengan warna hijau, kelat 

bahu balibar manggis dan gelang candra kirana terdapat kombinasi warna biru 

dan merah, sembulihan berwarna merah dan putih dengan sunggingan sawutan. 

Wajah Bratasena digambarkan berwarna hitam dan badan berwarna prada. 

Dengan ulat-ulat bermata thelengan, mulut salitan, hidung dhempok, dan wajah 

yang berwarna hitam, Bratasena dapat digolongkan dalam wayang gagahan, hal 

tersebut tercermin dari ulat-ulat pada wajah Bratasena. Warna hitam pada wajah 

tokoh Bratasena dapat diartikan berupa tokoh yang menyimbolkan kekuatan. 

Dalam buku Warna, Teori dan Kreatifitas Penggunaannya (2002) Sulasmi 

Darmaprawira menyebutkan dalam bab psikologi warna, warna hitam 

melambangkan kegelapan, menandakan kekuatan yang gelap, sering 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



21 
 
 

dilambangkan sebagai warna kehancuran. Warna hitam juga memiliki sifat yang 

positif yaitu menandakan sikap tegas, kukuh, formal, dan merupakan struktur 

yang kuat.  

Tahapan kedua dalam tinjauan ikonografi adalah tahap analisis ikonografi. 

Tahap ini berusaha untuk mengidentifikasi makna sekunder yang berkaitan 

dengan tema dan konsep dari pembuatan wayang kulit Bratasena dan Bima Kyai 

Jimat gaya Pakualaman. Proses yang dilakuakan untuk mencapai hal tersebut 

adalah dengan cara melakukan pengamatan terhadap artefak dari wayang kulit 

yang diteliti berdasarkan pengalaman. Prinsip korektif yang digunakan adalah 

sejarah tipe, prinsip ini merupakan kondisi sejarah, objek, serta peristiwa yang 

ternyatakan lewat bentuk. Implementasi dari tahapan ini berupa sumber literatur 

yang terkait pada masa wayang kulit Kyai Jimat diciptakan yang digunakan 

sebagai bahan konfirmasi tahapan sejarah tipe. Sunber yang dapat digunakan 

dalam melakukan pegamatan ini dapat diperoleh dari berbagai imaji, sumber 

sastra, dan alegori (Panofsky, 1955:35). Konteks penciptaan, tema merupakan 

dasar cerita bagi sebuah ide gagasan, dalam penggalian data tersebut didukung 

dengan teks dan ilustrasi yang terkait dengan obyek penelitian yang terdapat pada 

manuskrip yang ada di Pakualaman. Alasan keterkaitan teks dengan artefak 

wayang kulit sangat erat pada perangkat wayang Kyai Jimat gaya Pakualaman. 

Dikarenakan tujuan penciptaan wayang kulit Kyai Jimat bukanlah diperuntukan 

sebagai benda yang digunakan untuk pertunjukan.  

Wayang kulit Kyai Jimat gaya Pakualaman, khususnya mengenai Bratasena 

dan Bima, dapat dikelompokkan menjadi satu. Pengelompokan yang dimaksud 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



22 
 
 

adalah berkaitan dengan pemaknaan terhadap atribut yang melekat pada kedua 

tokoh wayang. Perbedaan yang nampak secara jelas adalah tokoh Bratasena 

dengan bentuk rambut yang belum digelung, sedangkan Bima memiliki rambut 

yang telah digelung, bagian sumping dari Bratasena dan Bima juga memiliki 

perbedaan, kemudian kalung dari kedua tokoh tersebut terdapat perbedaan. Untuk 

pemaknaan tiap atribut tetap memiliki makna yang sama. (wawancara dengan 

ketiga narasumber, Bambang Suwarno, Bima S, Sagio). Adapun lebih jelasnya 

mengenai pemaknaan atribut Bima, akan dibahas dengan penjelasan dibawah ini : 

a. Gelung minangkara cinandhi rengga 

Gelung minangkara cinandhi rengga, bentuk visualnya berupa gelungan 

rambut dengan posisi pendek di depan dan tinggi di belakang. Artinya adalah 

Bima sudah mengerti kedudukan antara hubungan makhluk dengan Tuhannya. 

Sudah paham akan tugasnya sebagai hamba tuhan, dan telah selesai dengan 

urusan duniawinya.  

 

Gambar 7. Gelung minangkara pada Bima  

(Sumber : Dokumentasi penulis 2018) 

b. Odhol dengan satu ujung disertai bledhegan 

Atribut ini merupakan rambut dari Bratasena. Bentuknya masih terurai 

dengan disertai atribut bledhegan dengan utah-utah mengarah kearah atas. Dapat 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



23 
 
 

dimaknai bahwa ilmu yang dimiliki dari Bratasena belum sepenuhnya tuntas, hal 

tersebut ditandai dengan adanya tambahan atribut bledhegan yang mengarah ke 

atas, menandakkan belum sepenuhnya dapat menguasai dirinya sendiri.  

 

Gambar 8. Odhol dengan satu ujung dan atribut bledhegan pada Bratasena 

(Sumber : Dokumentasi Penulis 2018) 

c. Sumping mangkara dan sumping pudhak sategal 

Sumping tersebut digambarkan sebagai hiasan telinga. Makna yag terkandung 

dari sumping tersebut adalah bahwa Bima/Bratasena telah menguasai ilmu 

kebatinan. Digambarkan walaupun telah menguasai ilmu tersebut Bima/Bratasena 

memendam ilmu kepintaran atau kepintaran tersebut tidak terlihat secara 

langsung. 

 

Gambar 9. Sumping mangkara (kiri) dan sumping pudhak sategal (kanan) 

(Sumber : Dokumentasi penulis 2018) 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



24 
 
 

d. Pupuk mas jaroting asem 

Pupuk mas jaroting asem adalah sebagai pertanda bahwa Bima/Bratasena 

adalah salah satu dari kadang Bayu. Digambarkan seperti jaroting asem atau serat 

dari buah asem dengan makna menggambarkan pribadi yang susah ditebak namun 

tetap memiliki watak yang halus, namun selalu berpegang teguh pada kebenaran. 

 

Gambar 10. Pupuk mas jaroting asem 

(Sumber : Dokumentasi penulis 2018) 

e. Kelat bahu balibar manggis 

Kelat bahu balibar manggis digambarkan berbentut gelang yang terpasang 

pada lengan Bima/Bratasena. Arti dari kelat bahu balibar manggis yaitu 

diumpamakan bahwa watak dari Bima/Bratasena itu seperti buah manggis yang 

dibelah sampai dengan bijinya. Maksud dari perumpamaan itu adalah 

Bima/Bratasena merupakan pribadi yang lurus, baik dari dalam ataupu dari luar 

sama saja. Satu kata satu perbuatan, tidak pernah megingkari janji yang telah 

diuapkannya. 

 

Gambar 11. Kelat bahu balibar manggis 

(Sumber : Dokumentasi penulis 2018) 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



25 
 
 

f. Gelang candra kirana 

Makna dari gelang candra kirana dapat diartikan bahwa Bima/Bratasena 

memiliki ilmu/kesaktian yang terangnya diibaratkan bagaikan bulan purnama 

yang bersinar ditengah kegelapan. Pengetahuan ilmu/kesaktian Bima/Bratasena 

terang benderang dan tak samar-samar. 

 

Gambar 12. Gelang Candara kirana 

(Sumber : Dokumentasi penulis 2018) 

g. Kampuh poleng bang bintulu 

Kampuh poleng bang bintulu merupakan perlambangan dari nafsu manusia. 

Dalam kampuh tersebut terdapat empat warna yaitu warna merah, hitam, kuning 

dan putih, yang merupakam perlambangan dari nafsu manusia berupa nafsu 

amarah, lawwamah, sufiah dan mutmainah. Warna merah yang melambangkan 

nafsu amarah berasal dari anasir api, warna hitam yang melambangkan nafsu 

lawwamah berasal dari anasir tanah, warna kuning yang melambangkan nafsu 

sufiah berasal dari anasir suasana(udara), dan warna putih yang melambangkan 

nafsu mutmainah berasal dari anasir air. Empat nafsu tersebut merupakan nafsu 

jasmani yang dalam penggunaannya harus berimbang dalam penggunaannya yang 

disebut kusumayuda. Dapat diartikan bahwa Bima telah selesai dengan nafsu-

nafsunya dan telah menguasai tentang nalar budi. 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



26 
 
 

 

Gambar 13. Kampuh poleng bang bintulu 

(Sumber : Dokumentasi penulis 2018) 

 

h. Paningset cindhe bara binelah 

Paningset cindhe bara binelah digambarkan sebagai busana yang menyatu 

dengan kampuh poleng bang bintulu. Dapat diartikan sebagai ikat pinggang 

cindhe yang dikenakan Bima/Bratasena, melambangkan orang yang sudah 

menguasai keyakinan religi dengan tuntas. 

 

Gambar 14. Paningset cindhe bara binelah 

(Sumber : Dokumentasi penulis 2018) 

i. Porong naga raja 

Porong naga raja mempunyai makna filosofis bahwa Bima mengerti dan 

memahami seluruh ilmu di jagat yang ia simpan di dalam sanubari. 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



27 
 
 

 

Gambar 15. Porong naga raja 

(Sumber : Dokumentasi penulis 2018) 

j. Kuku pancanaka 

Kuku pancanaka diartikan bahwa ilmu yang diperoleh tidak boleh 

menjadikan orang tersebut sombong, selain itu merupakan perlambangan dari 

keteguhan hati seorang Bima/Bratasena. Digambarkan bahwa sosok tersebut 

selalu memegang teguh prinsipnya dan berpegang pada kebenaran, yang salah 

tetap salah dan yang benar tetap benar, tidak memperhatiakan siapa dan dari mana 

asalnya. 

 

Gambar 16. Kuku pancanaka 

(Sumber : Dokumentasi penulis 2018) 

 

Dapat dikatakan bahwa tokoh Bima dalam wayang kulit Kyai Jimat yang 

diciptakan pada masa Paku Alam II, diciptakan dengan kondisi latar belakang 

situasi politik yang belum kondusif. Terdapat ciri berupa dominasi warna merah 

pada wayang Kyai Jimat ciptaan Paku Alam II. Dalam bab psikologi warna, 

merah adalah warna terkuat dan paling menarik perhatian, bersifat agresif. Warna 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



28 
 
 

ini diasosiasikan sebagai darah, marah, berani, kekuatan, kejantanan, cinta, dan 

bahagia (Dharmaprawira,2002). Pada tokoh Bratasena wayang Kyai Jimat ciptaan 

Paku Alam V, memiliki ciri berupa dominasi warna biru dan hijau pada busana 

yang melekat di dalamnya. Dalam bab psikologi warna, warna hijau dan biru 

memiliki karakter yang hampir sama. Dibandingkan dengan warna lain, warna ini 

relatif lebih netral. Pengaruh emosi hampir mendekati pasif, lebih bersifat 

istirahat. Dalam warna ini mengungkapkan kesegaran, mentah, muda, kehidupan 

dan harapan (Dharmaprawira,2002). Hal tersebut sebanding dengan situasi politik 

yang ada pada masa pemerintahan Paku Alam V. Dikatakan bahwa situasi politik 

yang ada pasa masa itu lebih stabil dibandingkan dengan masa pemerintahan Paku 

Alam II. 

Tahapan terakhir dalam penelitian ini adalah tahap interpretasi ikonologi. 

Tahapan interpretasi ikonologi adalah sebuah tahapan yang berangkat dari analisis 

pada tahap analisis ikonografi. Sifat dari tahapan ini adalah merupakan hasil 

sintesis kedua tahapan sebelumnya yang mengungkap makna dari Bratasena dan 

Bima dalam wayang kulit Kyai Jimat gaya Pakualaman. Wayang kulit Kyai Jimat 

gaya Pakualaman memiliki ciri khas yang membedakannya dengan wayang kulit 

lain. Ciri pertama adalah secara visual, wayang kulit Kyai Jimat gaya Pakualaman 

terdapat tambahan atribut berupa keris. Makna dari penambahan atribut keris 

dalam wayang kulit gaya Pakualaman adalah untuk lebih menambah kesan estetis 

dalam wayang kulit, selain itu penambahan atribut keris dimaknai bahwa figur 

wayang kulit tersebut lebih dimanusiakan. Memanusiakan wayang kulit yang 

dimaksud adalah figur wayang kulit tersebut dianggap sama dengan manusia pada 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



29 
 
 

umumnya. Penambahan atribut tersebut konsisten dilakukan sejak masa 

pemerintahan Paku Alam II sampai dengan Paku Alam V, pada era Paku Alam 

VII, terdapat perbedaan pembuatan wayang kulit Kyai Jimat.  

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil pembahasan dan analisa terkait dengan penelitian, maka 

dapat ditarik kesimpulan bahwa tokoh Bima dalam wayang kulit Kyai Jimat gaya 

Pakualaman memiliki gaya tersendiri yang membedakan dengan gaya wayang 

wilayah lain. Hal tersebut ditunjukkan dengan adanya penambahan atribut keris 

yang terdapat pada tokoh Bima wayang kulit Kyai Jimat gaya Pakualaman. 

Penambahan atribut keris tersebut bertujuan untuk lebih memanusiakan tokoh 

figur wayang Kyai Jimat gaya Pakualaman. Hal itu didasari dengan tujuan 

pembuatan wayang kulit Kyai Jimat yang bukan sebagai alat pertunjukan, namun 

lebih sebagai jejimat. Selain itu, penciptaan tokoh Bima dalam wayang kulit Kyai 

Jimat lebih diperuntukan sebagai peringatan dan nasehat kepada keluarga 

Pakualaman yang berisi nilai-nilai kehidupan sebagai sebuah pesan yang ingin 

disampaikan. 

Penciptaan tokoh Bima dalam wayang kulit Kyai Jimat gaya Pakualaman, 

pada tiap masa pemerintahan Paku Alam memiliki ciri khusus yang menerangkan 

era apa wayang tersebut diciptakan. Hal itu dapat dilihat melalui konfirmasi 

kemiripan antara teks yang tercipta pada era tersebut dengan artefak wayang yang 

ada. Perbedaan yang terjadi pada tokoh Bima dalam wayang kulit Kyai Jimat gaya 

Pakualaman tersebut dilatarbelakangi oleh berbagai situasi politik, sosial dan 

budaya yang berkembang pada zaman wayang itu diciptakan, sehingga berakibat 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



30 
 
 

pada tampilan visual yang khusus pada setiap era penciptaan. Khusus pada masa 

pemerintahan Paku Alam VII, terdapat perbedaan bentuk pada tokoh Bima dalam 

wayang kulit Kyai Jimat gaya Pakualaman yang sebelumnya. Perbedaan itu 

ditandai dengan hilangnya atribut tambahan berupa keris pada tokoh Bima gaya 

Pakualaman. Perbedaan itu terjadi dikarenakan keinginan Paku Alam VII untuk 

meminimalisir batasan budaya antara gaya Yogyakarta dan Surakarta, serta ingin 

mengembangkan kreatifitas tanpa maksud untuk merusak budaya yang sudah ada 

sebelumnya. 

Dalam tataran makna, terdapat makna secara umum dan makna secara 

khusus berkaitan dengan tokoh Bima dalam wayang kulit Kyai Jimat gaya 

Pakualaman. Makna secara umum adalah makna yang melekat pada atribut-atribut 

visual dari tokoh Bima, makna yang melekat tersebut memiliki kesamaan dengan 

makna pada atribut Bima di luar lingkungan Kadipaten Pakualaman. Sedangkan 

makna khusus Bima terkait dengan teks yang terdapat dalam naskah 

Sestradisuhul, yang menggambarkan makna dari tokoh Bima secara khusus 

menurut Kadipaten Pakualaman menggambarkan tokoh yang kuat, teguh 

pendirian, selalu membela kebenaran tanpa pamrih, selalu lurus kemauannya, dan 

berupa nasehat yang ditujukan kepada keluarga Pakualaman. 

 

Daftar Pustaka 

Creswell JW. 2010, Research Design. Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif 

dan Mixed. Edisi Ketiga (Terjemahan),Pustaka Pelajar, Yogyakarta  

Darmaprawira, Sulasmi. 2002. Warna, Teori dan Kreatifitas Penggunaannya. 

Penerbit ITB. Bandung 

 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta



31 
 
 

Panofsky, Erwin. 1955. Meaning in the Visual Arts. New York : Doubleday 

Anchor Books. 

Saktimulya, Sri Ratna, dkk. 2012, Warnasari Sistem Budaya Kadipaten 

Pakualaman Yogyakarta,  Trah Pakualaman Hudayana dan Eka Cipata 

Foundation, Jakarta 

Sagio dan Samsugi. 1991,Wayang Kulit Gagrak Yogyakarta,CV Managung, 

Jakarta  

Sastrosudiro, Margono, 1994, Bentuk Wayang Kulit Purwo Corak Pakualaman. 

Lembaga Penelitian ISI Yogyakarta, Yogyakarta. 

Slamet Raharjo, Bima, 2016. Inter Relasi Gatra Wayang Kulit Purwa ‘ Kyai 

Jimat’ Gaya Pakualaman dengan Ilustrasi Wayang dalam Manuskrip 

Skriptorium Pakualaman. Jurnal Kajian Seni 

SP, Soedarso. 1986,Wanda, Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan 

Nusantara. Direktorat Jendral Kebudayaan Depdikbud. 

 

Tim. 1999,Ensiklopedi Wayang Indonesia,Senawangi, Jakarta  

 

Manuskrip : 

Serat Baratayuda babon. Naskah Koleksi Perpustakaan Pakualaman nomor kode 

01 10/PP/73.St.11. 

Sestradisuhul. Naskah Koleksi Perpustakaan Pakualaman nomor kode 00 

08/PP/73.Pi.36 

 

UPT Perpustakaan ISI Yogyakarta


